
31

Martine Cotin
CLA - Université de Franche-Comté

nivelées devant une seule et même référence pour tous, le FLE. Qui connaît les 
premières réactions ou impressions personnelles d’un étudiant chinois devant les 
images véhiculées par les méthodes utilisées en classe ? Ou encore, a-t-on réellement 
accès à la réception de la lecture chinoise d’un texte littéraire français du XXème 
siècle ?

Si une situation existe de fait, elles n’en est pas pour autant agissante ou même 
guidée dans le cadre habituel d’un cours de FLE (tous niveaux confondus). Ce n’est 
que beaucoup plus tard, quand des étudiants ont terminé un Master ou une thèse, que 
les difficultés du début sont évoquées, et se révèlent bien ancrées dans la mémoire. 
Aller à la rencontre, à l’aventure de la langue-culture ne se fait pas sans peine…
Contrairement à ce que l’on a affirmé dans les débuts du mouvement interculturel3 
(1980), surtout basé sur les interactions orales dans des groupes, l’interculturalité 
n’est pas donnée, immédiate, issue automatiquement, réalisée par la situation de 
mise en contact. Comme toute méthodologie, elle a besoin de se construire et tout 
exercice de compétence interculturelle engendre un décalage de point de vue. 

A commencer par le stéréotype. Le refuser, le dénoncer ou lutter contre n’est plus la 
recommandation adéquate. Au contraire, le stéréotype4 peut s’avérer utile et servir de 
point d’appui, d’une étape, de repère, de première approche humoristique même. Il est 
préférable d’énoncer un stéréotype (les Français s’intéressent à la mode et au parfum 
de qualité) que d’être plongé dans le vide. Les rituels, expressions ou idées toutes faites 

 Terres  de FLE  n° 1 - 2008 pp. 31-36

L’interculturalité comme ligne de crête

« L’incomparable harmonie, la plénitude, l’inouï de ce moment
fait de contraires, le premier regard par-dessus le col. »

Victor Segalen Equipée

Le CLA de Besançon1 est à n’en pas douter un centre de rencontres 
interculturelles, comptant une centaine de nationalités représentées 
tout au long des années, même si actuellement, les Chinois sont 
dominants dans les classes. Ce Centre interculturel de fait est d’autant 
plus étonnant qu’il est établi dans une petite ville frontalière, ce qui 
fait manifestement contraste avec la tranquillité d’un centre-ville au 
décor balzacien (Albert Savarus2). 
Dans l’ascenseur du CLA vous croisez aussi bien une Ghanéenne en 
costume d’apparat pour passer son Master qu’un prêtre orthodoxe grec 
venu parfaire son français. Ce potentiel de diversité, un vrai microcosme 
a-t-il une répercussion en classe  ? Ou bien les différences sont-elles



32

sont une première mise en contact, certes à dépasser, mais permettant de rétablir à côté 
de la langue de communication, l’existence d’une langue-culture ou langue identitaire 
véhicule de contenus culturels.5

Les interactions diverses conduisant à guider une compétence communicative 
interculturelle sont appelées à se construire. D’ailleurs les méthodes visant cette 
compétence commencent à émerger ici ou là. Les éditions du conseil de l’Europe ont 
publié un numéro sur ce sujet et présenté la méthode anglaise  Mirrors and windows 
manuel pratique de cours présenté par des spécialistes de la formation de professeurs. 
Cette méthode comprend les sections suivantes : réflexion sur votre propre culture, 
découvertes d’autres cultures, travail de langue.6
	
Mais pour construire de tels enseignements dans le cadre du FLE, on a obligatoirement 
besoin de se référer à plusieurs domaines qui relèvent de disciplines existantes, ce qui a 
été largement recommandé et signalé par L Porcher, M. Abdallah-Pretceille7, M. de Carlo8, 
mais ce qui a été omis dans la prise de position de ces auteurs, c’est qu’en recourant à 
ces disciplines, avec pour objectif l’interculturalité, une modification de leur perception 
surgissait immédiatement. Ce n’est plus l’histoire des historiens mais plutôt une histoire 
culturelle (P Ory) ou la mémoire des lieux (P. Nora). La géographie efficace n’est plus la 
géographie officielle mais la géographie culturelle (J. Bonnemaison) qui considère les 
reliefs, les sites, les régions non plus en eux-mêmes mais comme des résultantes du 
dialogue du relief du climat avec l’activité humaine qui modifie largement les données 
naturelles, les choisit, les fait perdurer ou les détruit. L’art est également à redéfinir 
comme un type de rationalité parmi d’autres  : la rationalité esthétique9 autrement 
organisée dans chaque culture luttant pour maintenir une « esthétique du divers »10

Une fois dépassées les déclarations générales de principes progressistes visant à une 
entente respectueuse des peuples en arrière-fond de mondialisation, les référentiels 
souvent embarrassés sachant mal faire le partage entre les croyances et l’histoire, la 
culture et le quotidien, les stéréotypes et les aspects sociopolitiques, l’art et l’actualité de 
masse (jeux olympiques, festivals), font régner manifestement un manque de cohérence 
fructueuse dans la confection des enseignements. Les réalisations dans le registre 
interculturel tardent à se faire jour ou à se diffuser surtout en France. Les équipes sont 
souvent disparates et non coordonnées, les travaux ont peu d’audience. 11

Les notions sémantiques mieux maîtrisées, les difficultés apparaissent pour élaborer 
une méthodologie originale. A partir de quels outils ? Il y en a tant à disposition et ils 
sont contradictoires. Les uns s’en tiennent au sacro-saint questionnaire, les autres ont 
recours à des personnalités exemplaires ayant réussi leur transfert culturel et devenant 
des sortes de modèles comme N. Huston, M. Tournier, V. Segalen, ou encore les mêmes 
types d’exercices sont réédités en changeant simplement les supports issus des médias, 
de l’oral, de l’image, de l’esthétique ou de la littérature. Ces hésitations retardent la 
confection de matériel utilisable entraînent des complications qui sont d’autant plus 
criantes que la notion elle-même d’interculturalité ne cesse de se déplacer.
On passe de pluri-culturel (ou multi-) à inter-culturel et plus récemment à transculturel. 
Ch. Puren propose la co-culture privilégiant alors des exercices basés sur la « créativité de 
l’agir »12 inhérente à l’humain d’une manière, cette fois, universelle. Malheureusement 
les notions de co-action, co-culture ne débouchent pas non plus sur des pratiques autres. 
Raisonner en termes de projets collectifs à finalité est flatteur mais ne dispense pas 
de chercher des types de projets eux-mêmes innovants, au-delà du journal de classe 
ou de l’invitation. Il ne faut pas confondre animation de la classe et introduction de 
l’interculturalité.

Terres  de FLE  n° 1 - 2008 pp. 31-36 
Martine Cotin



33

La confection de matériel proprement interculturel et la formation de professeur à ce 
niveau montre bien que le fait d’envisager la double perspective entraîne la formulation 
d’hypothèses de travail qui remettent en cause les manières de faire habituelles en 
ouvrant un nouveau champ d’études où surgissent au fur et à mesure, l’inattendu, 
l’ambiguïté, la difficulté de sélectionner, la destruction des évidences ou des présupposés 
bien établis par la formation première. La vigilance est de mise de même que l’attention 
à l’infime13.

Une fois aménagé le recours aux disciplines, choisi les outils d’interventions, il reste le choix 
de supports qui peuvent être concrètement réalisés sous forme de dossiers-guides à partir 
d’une sélection d’objets culturels courants ou quotidiens mais qui, par leur biais, ouvrent 
vers des interrogations plus générales pour intégrer la sensibilisation à la compétence 
interculturelle. Nouvelle interrogation sur le chemin de l’investigation interculturelle. 
Faut-il réellement rajouter un registre interculturel supplémentaire dans un schéma déjà 
usé (la communication) ? N’est-il pas plus judicieux de définir l’interculturalité comme 
une discipline nouvelle en formation car toute interdisciplinarité, toute transversalité, 
conduit inévitablement à dégager nolens volens un espace autre de réflexion. Le rapport 
à la langue-culture établit un va et vient continuel de la langue à la culture, celle-ci 
prenant son point de départ dans la matérialité de la langue elle-même : signe, lexique, 
expressions lexicales, métaphorisation (et figures diverses) jusqu’à la sémiotique des 
textes. Vouloir imbriquer une compétence interculturelle sur la compétence culturelle 
est loin d’être suffisant car c’est toute la manière de considérer le rapport des cultures 
aux langues qui change d’un seul coup. La culture14 cette fois prend une place dominante 
entraînant des considérations averties sur l’emploi de dimensions comme l’image par 
exemple. Le graphisme ne peut plus être choisi au hasard comme pour une illustration 
remplaçant une région par une autre, le recours à un dessin de fenêtre sans réflexion à son 
format qui, cependant induit bien des significations non attendues, que les connotations 
ne suffisent plus à maîtriser ou à circonscrire. Les choix de tous ordres comprennent 
une répercussion sémantique dans l’autre culture qu’on le veuille ou non, qu’on en soit 
conscient ou non. Ce qui pouvait auparavant apparaître comme pur détail ou anodin 
se charge de significations à l’insu des fabricants de méthodes qui surveillaient surtout 
le rapport à la langue comme primordial. Pourtant, à l’ère des médias lancés dans la 
mondialisation, tout fait sens. Même à l’intérieur du registre linguistique, le mot ne 
peut plus se détacher de son environnement culturel, une couleur n’est pas un mot à 
apprendre, elle draine un sens de plus loin que la simple référentiation correcte : jaune 
cocu n’est pas bleu ciel.15

Il n’existe aucun objet humain qui puissent échapper à des considérations culturelles 
surtout à une époque où les graphistes, designers, caricaturistes font parler la 
signification de l’objet16. On devrait être amené à une plus grande vigilance dans le 
traitement des supports de compréhension, à ce qui est choisi et qui représente la 
culture française et les sempiternelles vues du Mont Saint-Michel, acteurs anciens 
souvent, peintres dont les spécificités ne sont pas utilisées pour les exercices. On n’a 
manifestement pas les mêmes exigences avec la grammaire et l’image culturelle. 
On oublie que c’est un sujet-apprenant qui la contemple !

De plus, la confrontation aux objets culturels doit être repassée en fonction de 
ceux de l’autre culture. Le choix d’une image anodine en France entraînera –t-elle 
acceptation facile, choc, refus, nécessité de montages intermédiaires pour accéder 
à son sens en profondeur relié au fonds culturel ? Une seule image de caricature a 

L’interculturalité comme ligne de crête



34

entraîné des ambassades brûlées, le retrait d’un poste de ministre et finalement 
des morts !17. Il est pourtant banal de répéter que considérer l’autre, conduit à 
se ré-interroger sur soi et à solliciter le support visuel tout comme le mot. Les 
objets distribués sur les images véhiculent des significations, des habitudes, des 
connivences culturelles. Les expliciter conduit à placer en répons, sur l’autre face 
un objet, un indice, une image de la culture étrangère de l’autre. C’est ainsi que 
de nouveaux sujets d’étude émergent de manière à créer des supports de travail 
ouverts à l’interculturel. Pourquoi faudrait-il imposer uniquement la référence 
française et qui plus est sans souci d’approche, de compréhension du sens culturel. 
Les supports apparaissent comme plaqués alors que la mondialisation oblige à plus 
d’échanges, donc plus de relativité ou d’explicitations de ce qui pour nous va de 
soi car les répercussions des représentations sont loin d’être universalisables. Le 
meilleur garant est donc bien la volonté de se faire comprendre, pour y parvenir 
un démontage du niveau culturel s’impose et ce dernier niveau n’est pas coupé 
comme on l’a trop dit du niveau linguistique. Pour que les cultures deviennent 
commensurables, il ne suffit pas de placer deux ou trois titres de quotidiens en deux 
ou trois langues différentes.

Pour arriver à prendre en compte le niveau culturel, l’objet de départ utilisé, même 
très courant, a besoin d’être analysé au préalable. Par exemple, un personnage 
placé à côté d’une fenêtre pour émettre une réplique. Cette fenêtre ne peut plus 
apparaître seulement comme une mise en condition pour la langue orale car il y 
a là l’expression visuelle d’un topos qui appartient à la culture européenne. Que 
contient ce schéma que je manipule avec aisance et inconscience ? Beaucoup de 
significations : attente, rêve, curiosité, amour, plaisir de voir, qui ne peuvent être 
retranchées de l’image. La fenêtre en Europe, a un format, un cadre, une vue, une 
lumière, des références à la peinture, elle est aussi support de décoration. Ce qu’on 
voit par la fenêtre est comme changé en image. Que deviennent donc tous ces sens 
sous-jacents à la fenêtre devinée comme différente dans les pays arabes, en Afrique, 
en Chine ? La fenêtre, signe de liberté individuelle autant que d’intimité ne raisonne 
pas ailleurs de la même façon. Et même à l’intérieur de l’Europe, des variantes 
existent qui entraînent des décalages de sens. Pour montrer qu’un personnage parle 
de l’intérieur, il ne suffit pas d’ajouter l’icône fenêtre, cette icône une fois posée 
sous le regard d’un sujet permet de déduire plus que l’auteur de méthode a bien 
voulu y mettre. Nouveau retour sur soi-même.

Construire une méthode ou méthodologie interculturelle nécessité d’être 
vigilant autrement. Chaque objet culturel, chaque mot, chaque image inscrit des 
répercussions sur le plan culturel longtemps mises à l’écart grâce au fourre-tout 
des connotations. Il existe une sorte de retour de balancier des considérations 
culturelles absentes ou négligées ou traitées à un niveau trop superficiel. Le 
moindre indice, surprise ou différence engendre un mouvement de changements 
sémantiques d’appréciation qui ne peuvent être plus longtemps gommés ou réduits 
à une assimilation passive dans un sens unique.

Que l’interculturel se déploie à l’oral, dans une structure de projet-action, dans la 
lecture (réception de), dans la visualisation, la littérature, il ne sera pas possible de 
faire l’économie de la construction d’un matériel adapté qui a aussi des répercussions 
sur le cours de socio-culturel. Mais pour réaliser une mise en face à face encore faut-il 
détecter un champ de discours dans sa propre culture comme nous l’évoquions au sujet 

Terres  de FLE  n° 1 - 2008 pp. 31-36 
Martine Cotin



35

de la fenêtre. La fenêtre comme objet culturel redéfinit un certain nombre d’acquis 
sociaux : le rapport espace public/espace privé, le tableau et toutes les références au 
paysage urbain ou rural, le plaisir non seulement de voir mais aussi de se faire voir, ou 
encore celui d’entrevoir le caché comme Baudelaire l’a bien répercuté dans son poème 
sur « les fenêtres », enfin le rôle de la vue aujourd’hui relayé par l’écran. Toute une 
réflexion s’amorce pour montrer combien un simple objet fonctionnel (air, lumière) de la 
vie quotidienne s’est chargé d’éléments culturels agissants qui finissent par faire exister 
l’objet autrement même si l’on n’en est pas réellement conscient. Les peintres nous 
ont cependant sensibilisés : Matisse, Friedrich en Allemagne, Dali en Espagne, Chagall, 
Derain, Vuillard, Dufy, etc. La littérature, à son tour, abonde en situations de personnages 
à la fenêtre, de Kafka à Musil, de Rousseau à Ch. Cros ou encore Cl. Simon. Aucun roman 
n’échappe finalement à cette scène d’un espace intermédiaire entre le dedans et le 
dehors. Toute vue de la fenêtre ne devient-elle pas, par le truchement de ce cadre, une 
merveille, une image miroitante18. Toutes ces considérations sont ineffaçables de notre 
environnement quotidien. Une fois accepté ce travail de conscientisation sur sa propre 
culture, il reste à faire la même démarche pour approcher l’autre culture en répons en 
trouvant le biais le plus significatif : conversations, images, lectures, films, littérature, 
voyages, presse.

Des dossiers, des méthodes, pourraient être ainsi mis en place, sur des bases différentes 
du cours de socio-culturel habituel. Certains ont déjà vu le jour : les représentations de 
la montagne européenne et chinoise, les représentations de l’eau entre l’Europe et le 
Japon. En utilisant la notion de logique graphique mise au point par Jack Goody19, un 
dossier a pu être réalisé par le médium de l’image sur le rapport entre la perception et 
les cultures20. Des pistes déjà bien avancées qui pourraient donner lieu à une meilleure 
exploitation des fondements culturels présents, mais peu utilisés, dans les méthodes de 
langue (FLE).

Sur le plan de la confrontation de la langue à la culture et à sa culture, l’étudiant a le nette 
impression d’être seul pour accomplir ce travail de transfert. La perche, à ce moment-
là, n’est plus tendue par le professeur. Des ajustements se font au jour le jour jusqu’à 
une acceptation maîtrisée : apprécier une ville ancienne, historique, aller s’asseoir dans 
un café, déroulement d’une conversation pendant le repas. Chez les étudiants, on note 
manifestement un changement d’appréciation, de comportement, entre l’arrivée et la 
fin du séjour, bien que rien ne soit facilité, à part de furtifs mots personnels, rien des 
premières impressions ne filtrent en classe21. Beaucoup d’incertitude plane d’où une 
timidité artificielle, des attitudes scolaires. La présence de plusieurs nationalités ne 
favorisent pas non plus une prise en charge pour trouver des solutions concrètes.

Le registre culturel devrait se déplacer de « la découverte du milieu » ou du contexte à 
une réaction interactive qui a lieu intérieurement ou de personne à personne. Rendre un 
matériel disponible est plausible en utilisant la visualisation d’un objectif interculturel. De 
tels dossiers22 de compétence interculturelle axés sur un objectif culturel et une hypothèse 
interculturelle peuvent se décliner en diverses sous-entrées commentées et faisant 
l’objet d’exercices à partir d’images dans le but final de faire surgir des confrontations, 
comparaisons, sensibilisations. Des sujets comme la rue, la nourriture, les transports, le 
paysage, etc sont approchables en recourant à la photo, l’art, le graphisme, la TV. Les 
réticences des étudiants de FLE sont doubles : volonté d’acquérir le plus vite possible les 
mécanismes de la langue sans autres considérations et à un niveau plus avancé, le refus 
de passer par une manière unilatérale de faire, de voir, d’apprécier uniquement à la 

L’interculturalité comme ligne de crête



36

française, sans jamais aucune ouverture, digne de ce nom, vers l’autre. Les ouvertures 
réclamées ne relèvent pas que du religieux et du politique mais aussi du savoir-faire. 
Un étudiant libyen a voulu expliciter aux autres la manière de résoudre, en Libye, les 
problèmes de l’eau à partir de travaux gigantesques, impressionnants complètement 
inconnus en France.

Les questions abordées (et à aborder) s’avèrent très hétérogènes23 et nécessitent, dans 
un laps de temps rapproché, un matériel adéquat qui prendra sa place dans le cours de 
FLE à côté de la grammaire, de la phonétique, du laboratoire, engageant un déplacement 
des données culturelles trop longtemps contenues ou reléguées dans des thématiques 
trop répétitives : le train, les vacances, les présentations, les rendez-vous, les régions. Les 
variables à introduire ne peuvent se faire qu’en se plaçant du côté de l’autre dans une 
perspective de langue-interculture beaucoup plus fine.

Notes
1 Le CLA, Centre de Linguistique Appliquée de l’université de Franche-Comté a été fondé en 1958 par B. 
Quemada. Il compte environ 3500 étudiants étrangers par an. Il n’est pas seulement un centre de langues 
mais aussi un lieu de formation, et de recherche.
2 Le célèbre roman de Balzac situe l’action d’Albert Savarus (1842), à Besançon, ville que Balzac avait 
visitée à deux reprises en 1833.
3 Equipe alpha du CLA, M. Cotin, B. Dragoje, Ch. Palier, P. Schmitt, Projet-pilote européen : Méthodologie 
pour une formation interculturelle des enfants de migrants de 8 à 13 ans, Proposition de rapport final, 
1979 – 1981.
4 Ruth Amossy et Anne Herscheberg Pierrot, Stéréotypes et clichés, Nathan Université, 1997
5 Philippe Blanchet, Introduction à la complexité de l’enseignement du FLE, Peters, 1998
6 Ildiko lazar,  intégrer la compétence en communication interculturelle dans la formation des 
enseignants, CELV, 2005, p.77
7 M. Abdallah-Pretceille et L Porcher, Les diagonales de la communication, Anthropos, 1999
8 M. De Carlo, L’interculturel, CLE international, 1998
9 Martin Seel, Rationalité esthétique, A. Colin, 1993
10 Victor Segalen, Esthétique du divers, Essai sur l’exotisme, 1978
11 Questions de communication, Interculturalités, N°4, 2003
12 Hans Joas, La créativité de l’agir, cerf, 1999
13 François Laplantine, de tout petits liens, Mille et une nuits, 2003
14 Un nouveau dictionnaire est paru en France début 2006, le dictionnaire culturel d’A. Rey relié à la 
collection des Robert. Signe des temps ! C’est l’image culturelle du mot qui organise la signification 
15 Dans l’offrande de fleurs, la couleur culturelle est encore sensible : offrir des fleurs rouges, jaunes ou 
blanches n’a pas la même valeur en France.
16 On se reportera à l ‘émission « Carambolage » sur Arte, émission interculturelle franco-allemande où 
le travail des graphistes est à égalité avec les créateurs de l’émission
17 Jack Goody, La peur des représentations, La découverte, 2003
18 Gérard Wajcman, Fenêtre : chroniques du regard et de l’intime, Verdier, 2004, p. 285-287
19 Jack Goody, la raison graphique. Il existe une autre manière d’accéder au sens, réservée à la visualisation 
et à ses lois spécifiques.
20 Martine Cotin, Perception et cultures, Burs, 2003, (au CLA)
21 Les supports ne s’y prêtent pas, ne sont pas prévus en fonction de cette compétence. Les échanges se 
ramènent à des discussions informelles qui tournent vite court
22 Ces dossiers posent au départ une hypothèse interculturelle, proposent ensuite, par le truchement 
du visuel, une dérivation double, classée en sous-rubriques, à commenter de part et d’autre, jusqu’au 
surgissement des variations ou différences. Dossiers réalisés en classe : la coiffure, la nourriture rapide, 
l’espace domestique, le paysage.
23 Martine Abdallah-Pretceille, Formeret éduquer en contexte hétérogène, Anthropos, 2003.

Terres  de FLE  n° 1 - 2008 pp. 31-36 
Martine Cotin


